
UDELAR 

Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación 

Lic. en Letras modernas 

Literatura nórdica 

Prof. Louise von Bergen 

 

 

 

 

 

 

 

Largo viaje hacia el haiku. 

Una aproximación a la obra poética 

de Tomas Tranströmer 

 

 

Francisco Tomsich 

C.I. 3981622-2 

2010 



 2 

Introducción 

 

Este trabajo se ocupará de estudiar la obra del poeta sueco contemporáneo Tomas 

Tranströmer (Estocolmo, 1931) desde un punto de vista temático y formal, o métrico, e 

intentará demostrar que ambos aspectos aparecen estrechamente vinculados desde su 

primer libro (17 Dikter, de 1954), y que los problemas que plantea esta vinculación 

pueden ser ilustrados con el estudio del modo en que la forma métrica del haiku, de 

origen japonés, aparece (tardíamente) en su obra y es desarrollada por el autor hasta 

alcanzar un lugar preeminente en la misma. Este concepto de “desarrollo” no es 

parangonable a los de “crecimiento” o “evolución” (estilística) unilateralmente, sino que 

remite a la idea de lo “orgánico” en la poética goetheana, que Lubomir Dolezel, en su 

Historia breve de la poética, identifica como el paradigma de “modelo morfológico” 

(Dolezel; 88): “Una estructura orgánica es una entidad autónoma y completa formada 

por las interrelaciones de todas sus partes”. Observaremos cómo la aparición de la 

forma métrica del haiku en la obra de Tomas Tranströmer resulta “natural” a las 

predisposiciones temáticas y formales visibles en su obra desde su inicio, y que hallan 

en el haiku un molde especialmente adecuado para su elaboración más depurada. 

Me ocuparé en primer término de situar la obra de Tomas Tranströmer en el 

contexto en el que surge, la literatura sueca de los años cincuenta. Eso implica detenerse 

siquiera brevemente en la aplicación del confuso término “Modernismo” a la hora de 

calificar cierto movimiento de renovación artística y literaria sueco cuyas coordenadas 

temporales y características definitorias son a veces diferentes a las de otros 

movimientos que en otros países han sido bautizados del mismo modo. Esto, claro está, 

es un problema mayor, cuya solución no pretendo ni siquiera esbozar, pero será útil al 

lector de este trabajo para acercarse a la obra de Tomas Tranströmer, de cuya biografía 



 3 

y bibliografía me ocuparé brevemente antes de detenerme en los dos elementos de su 

poética que me interesan especialmente para este trabajo: temas y formas métricas, y 

más específicamente, la relación que se establece, en la obra de Tranströmer, entre 

temas y formas. En lo que a la idea de “formas” respecta, me remito meramente a 

categorías nada novedosas para la disciplina de la métrica comparada, y trazaré una 

pequeña historia del haiku en la literatura japonesa, su importación por parte de las 

literaturas europeas a fines del siglo XIX y su uso ulterior. Para no rodear, sino 

enfrentar frontalmente  el concepto de “tema” me ocuparé de ingresar un estudio de 

Walter Benjamín sobre el poeta alemán Friedrich Hölderlin que también me permitirá 

avanzar sobre el problema de las relaciones entre “forma” y “contenido”. Luego de 

dedicarme sin excesiva profundidad algunos tramos y momentos específicos de la obra 

de Tranströmer especialmente útiles a este estudio, me ocuparé del uso que el poeta 

sueco hace del haiku, para finalizar con un estudio más detallado de su último libro de 

poesía a la fecha de composición de este trabajo (Den stora gatan, 2004) y 

concretamente y a modo de conclusión, de la última serie de poemas incluida en dicho 

poemario.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 4 

I 

La obra de Tranströmer en el contexto de la literatura sueca 

contemporánea 

 

Pocos términos han adquirido en los debates estéticos contemporáneos una pluralidad 

de sentidos, a veces contradictorios, como “modernismo” y “modernidad”. El interés 

que ofrecen justifica esta situación, ya que, una vez que las discusiones en torno al 

concepto de “posmodernidad” (polarizadas en la lectura crítica del marxismo inglés y la 

interpretación lyotardiana) han decaído, hemos asistido a una avalancha de discusiones 

en torno al problema de la modernidad como antigüedad o desafío, como historia o 

presente, como legado o herencia maldita, desde todos los campos de la estética, la 

sociología y las disciplinas humanísticas en general y en todos los territorios nacionales 

desde Nigeria a Noruega. De este modo, el término “modernismo” en particular ofrece 

una plurivalencia notoria, ya que su sentido oscila entre la definición mas o menos vaga 

de un movimiento de renovación estética de perfil eurocentrista y de una serie de 

fenómenos que, como en el continente africano, pueden ser leídos como la 

manifestación de la continuidad del colonialismo en la obra de los pioneros de la 

literatura africana “moderna”, y también independiente1. 

 El modernismo sueco no es una excepción a esta regla, y diversas disciplinas se 

acercan de modos diferentes a su definición e importancia. Así, por ejemplo, los 

investigadores Helena Mattsson y Sven-Olov Wallenstein, responsables del proyecto 

Arquitecture and Consumption in Sweden 1920-1970, sostienen que “the first manifesto 

of Swedish modernism, acceptera!, was published in 1931, the year alter the large 1930 

                                                 
1 Así, por ejemplo, teoriza Denis Ekpo, profesor de Literatura comparada en la Universidad de Nigeria, en 

un ensayo publicado en la revista Third Text 19, Nº 4, Julio de 2005 (pp. 423-26).  



 5 

Stockolm Exhibition” (Mattsson_Wallestein; 76). Dicho texto, co-escrito por Gunnar 

Asplund, Wolter Gahn, Sven Markelius, Gregor Paulsson, Eskil Sundahl y Uno Åhrén 

habría sido el momento en que el modernismo sueco en arquitectura define sus 

exigencias y propósitos, sus proyectos y utopías, y como es regla general en todo 

movimiento moderno, elabora una idea de progreso, inserción o competencia 

internacional, utilidad social y promete una renovación radical y un desarrollo sostenido 

y benéfico. Pero también tiene una característica particular: siguiendo al teórico 

Manfredo Tafuri y su libro Progetto e utopia, de 1973, para 1931, el año en que se 

publica acceptera!, el modernismo en arquitectura como movimiento internacional 

estaba atravesando una “crisis decisiva” (Mattsson-Wallenstein; 75), lo cual hace 

llamativo que el modernismo sueco en la disciplina se manifieste precisamente en ese 

momento, y aún más, que postule, dentro de las coordenadas del modernismo 

internacional, un plan de alcance específicamente local que, para estos autores, incluso 

es realizado con (relativo) éxito. ¿Mientras tanto, qué sucede en literatura? 

 En su History of Swedish literature, Ingemar Algulin afirma que “the years 

around 1910 can thus be denoted as the port of entry to modern Swedish democracy. 

Society, at this time, in keeping with international developments, came to be 

characterized by industrialization and the numerous technical innovations that 

followed” (Algulin; 175). La cita es pertinente, porque traslada los términos de la 

discusión al terreno de la política de estado y las políticas de modernización comunes a 

todas las sociedades europeas desde mediados del siglo XIX. Es de notar que la 

sociedad sueca no acompasa este proceso hasta principios del siglo XX, pero cuando lo 

hace, lo hace con una velocidad y un éxito llamativos. También es de destacar que la 

surgimiento del “estado moderno” de cosas está directamente relacionado con el 

contacto con desarrollos y desenvolvimientos internacionales; leemos más adelante 



 6 

(Algulin; 183) que “With Pär Lagerkvist (1891-1974) (…) Swedish literature got its 

first modernist, i.e. the first writer to link up more directly with the international 

movements.” Esta lectura del modernismo como “aggiornamiento”, si bien discutible y 

peligrosa, evidencia un hecho indudable: así como para los autores del manifiesto 

arquitectónico acceptera! existen una “Europa A” y una “Europa B”, y sus objetivos y 

su utopía consisten en homogeneizar según el modelo “A” un país cuyas zonas rurales 

ostentan un subdesarrollo estimado en 150 años de distancia con respecto a las ciudades 

más desarrolladas, para cierta lectura del modernismo literario cuya piedra de toque 

pueda hallarse en Lagerkvist, la principal característica de este suceso de la historia de 

las ideas estéticas suecas será el acompasamiento de la producción simbólica local a los 

cánones de lo “nuevo” y lo “mejor” que se irradian desde los centros de acumulación 

del capital. Salvando problema terminológicos imposibles de enfocar en un trabajo de 

estas características, podemos parangonar esta lectura con la historia de una infinidad de 

“modernismos”, inclusive el uruguayo. 

 Sin embargo, es posible ahondar un poco más en lo que significó el modernismo 

en la literatura sueca: 

 

A lyrical Modernism had gradually started to enter 

Swedish literature via Strindberg, Fröding, Ekelund and 

above all the young Pär Lagerkvist. The concept 

“Modernism” can accurately be seen as a collective name 

for a literature that put the new and the modern at the 

center –and this in conscious and polemical opposition to 

older literary trends. The many different modernist 

movements and authors have certain common 

denominators, such as experimentation, the breaking of 



 7 

the norm and the deformation of earlier forms of 

expression, the challenge to established artistic taste and 

avant-gardism. The latter was a desire to appear as 

pioneers of literary development and answer the modern 

era’s demands for an advanced form of writing, 

corresponding to modern world images and views, but 

sometimes also in intentional collision with technocratic 

civilization. In terms of ideas, though, it is difficult to 

give the concept “Modernism” a unified character. The 

term functions best perhaps as an umbrella term that 

includes the various modernist trends: Futurism, 

Expressionism, Imagism, Dadaism, Surrealism and more. 

(Algulin; 215) 

 

¿Cuáles son las características específicas del Modernismo sueco en poesía? La 

siguiente cita me será de especial utilidad en este trabajo, dedicado a un poeta asociado 

a este movimiento pero cuyo modernismo, en el mejor de los casos, es tardío, y en 

última instancia, en tanto trayectoria poética, también ejemplifica tanto como 

problematiza hasta sus últimas consecuencias (y entonces continúa ejemplificando, 

pero de otro modo, otra cosa) estas categorías.  

 

In the area of lyric poetry, the modernist efforts were 

expressed above all in an abundant use of the free verse 

form without rhyme and meter, and in a freer and more 

advanced use of imagery. Images became the poet’s most 

important material; they took and independent position in 

the text and could therefore be given free and varying 



 8 

interpretations. Other means exploited by the lyrical 

modernists were typographical effects and a structure 

that broke with logical and chronological principles. 

With the modernist poem a new triviality ad objectivity 

also made its way into poetry. (Algulin; 215) 

 

 

 La autora finlandesa Edith Södergran es paradigmática en esta lectura: su obra 

es de fundamental importancia y su influencia literaria enorme. Pero, como continúa 

Algulin, “while a modernist movement prospered in Swedish-speaking Finland around 

1920, literature in Sweden, after the young Lagerkvist’s emergent, seemed to become 

immune to all influence from the latest continental trends.” Esa lectura puede ser 

relativizada con la lectura de obras como la de Birger Sjöber (1885-1929), cuyas 

innovaciones lingüísticas en cierta medida prepararon el terreno a autores más jóvenes. 

Pero “the real breaktrough for lyrical Modernism in Sweden”, puntualiza Algulin 

(Algulin; 226) fue el surgimiento del grupo de autores conocido como Los Cinco 

Jóvenes (cuyas figuras tutelares resultaron ser dos autores de extracción proletaria y 

formación autodidacta: Harry Martinson y Artur Lundkvist), influenciados por las 

últimas corrientes de pensamiento y creación provenientes de Europa y los Estados 

Unidos y contemporáneos también a aquella Stockolm Exhibition de 1930 a la que me 

he referido comentando el artículo citado ut supra, dedicado al modernismo sueco en 

arquitectura2. Así que tenemos, en arquitectura y literatura, un notable caso de “umbral 

de época”3, aunque aplicado el término, en este caso, a una cronología localista. El 

                                                 

2 Rundberg, Eva, The Stockolm Exhibition 1930: Modernism's Breakthrough in Swedish Architecture, 

Stockolm, Stockolmia Forlag, 1998. 

3 Cf. Jauss, H. R., Las transformaciones de lo moderno, Madrid, Visor, 1995. 



 9 

modernismo irrumpe, pues, tardíamente en Suecia, y por eso mismo posee ciertas 

características peculiares. 

 Es común en la historiografía de la literatura sueca utilizar las divisiones por 

décadas para tratar los años posteriores a estos sucesos, tomando como eje de referencia 

las obras publicadas y, especialmente, el surgimiento de nuevas voces. La obra de 

Tranströmer, desde esta perspectiva, pertenecería a un modernismo de segunda, o 

incluso tercera, generación, ya que su primer libro es de 1954. Se considera que la 

poesía de la década del cuarenta fue angustiosa y exasperada; se dice que la del 

cincuenta busca una comunicación más directa con el lector y tiende a cierto idealismo; 

son los años en que Lars Forssell (nacido en 1928) traduce e introduce a Ezra Pound en 

la literatura sueca, por ejemplo. En la obra de Tranströmer se señalarán influencias 

confesadas como las de T. S. Eliot y Dylan Thomas4, y la herencia imaginista en 

general signa poderosamente su obra, así como el cine y la fotografía, técnicas de 

reproducción específicamente modernas.  

 En esta línea de interpretación, 17 Dikter (17 poemas), el primer libro de Tomas 

Tranströmer, puede ser leído como un ejercicio autorreflexión crítica del Modernismo 

sueco. En el contexto de esta investigación, resulta especialmente importante analizar 

especialmente cuatro aspectos de esta obra temprana de Tranströmer que volveremos a 

estudiar cuando nos detengamos, en el capítulo III, en su obra ulterior. Dichos aspectos 

son: la ordenación de una serie de textos mediante su sujeción a un recorrido 

(cronológico y geográfico) que no carece de referente inmediato y reconocible; la 

fijación de una serie de temas muy acotada; la aparición de imágenes y series de 

imágenes de diversa índole entre las que no media un discursividad ligante explícita, 

                                                 
4 Es en expreso homenaje al autor galés que Tranströmer titula 17 Dikter su primer poemario. 



 10 

sea ésta narrativa o descriptiva, o que refiera unívocamente al sujeto poético; y el 

tratamiento de estos elementos a través de una cuidada elaboración de las formas. 

 El primero de estos aspectos es central en 17 Dikter y no es claramente visible 

en los siguientes libros de Tranströmer hasta Östersjöar (Bálticos, 1974), un poema 

largo. 17 Dikter puede leerse, gracias a la cuidada ordenación de sus textos, como un 

periplo que comienza con el “despertar” (“Uppvaknandet är ett fallskärmshopp från 

drömmen”5) y culmina en el regreso de la noche (“Tystnad./ Lanternans svaga ljussken 

är signalen”6). Las experiencias del paseo por el bosque, la contemplación del paisaje, 

la lectura y la reflexión conforman asimismo un “mapa” de las actividades del poeta en 

un lugar y un espacio determinados: “December./ Sverige är ett uppdraget,/ avtacklat 

skepp.”7 

 En 17 Dikter se fundan todos los temas que Tranströmer revisa vez tras vez en 

su obra y que ha ocupado a sus estudiosos. Uno de ellos es el sueño, interés que 

seguramente se relaciona también con su profesión de psicólogo. El sueño origina, en el 

poema que abre el libro, “Preludium” (“Preludio”), una dialéctica particular entre los 

estados del que sueña y del mismo individuo que despierta: “Fri från den kvävande 

virveln sjunker/ resenären mot morgonens gróna zon.8” Otro de esos temas centrales es 

el paisaje nórdico, que ha dado lugar, en los últimos años, a lecturas de su obra en clave 

ecológica9. 

 El lenguaje (y en especial el lenguaje poético) es otro de esos temas centrales, 

estudiado con rigor por Törsten Rönnerstrand, que afirma (Rönnerstrand, 5), citando el 

                                                 
5 “Despertar es un salto en paracaídas desde el sueño.” (Traducción de Roberto Mascaró). 
6  “Silencio./ Las débiles luces de las linternas son la señal.” (Versión de Francisco Tomsich). 
7  “Diciembre./ Suecia es el cometido,/ buque adelgazado.” (F.T.) 
8  “Libre del agobiante torbellino, se hunde/ el viajero hacia la zona verde de la mañana.” (R.M.) 
9  Como ejemplifica el artículo de Olavi Hemmilä “Natur och literatur”, incluido en Buell, Laurence, The 

future of Environmental Criticism, Blackwell Manifestos, 2005.  



 11 

verso final (“Dagar/ som aztekernas skrivtecken10”) de un poema de 17 Dikter, 

“Morgon och infart” (“Mañana y entrada”): “Genom valet  av denna metaför lyfter han 

fram ett viktigt men hitrills ganska förbisett inslag i hans poetiska universum – 

diskussionen av språket.11” También es “Morgon och infart” un ejemplo destacado de 

la tendencia, cada vez más acusada en su obra, de utilizar imágenes y conceptos 

extraídos de la música, o de remitir directamente a una pieza musical que sobrevuela el 

poema, le ofrece un título o bien oficia como una suerte de diseminación del sentido del 

texto (como sucederá en el tardío poemario Sorgengondolen (Góndola Fúnebre), en el 

poema homónimo): “Musiken. Och jag står fångad/ i des gabeläng, med/ höjda armar 

– lik en figur/ ur allmogekonsten.12” La tendencia de Tranströmer a utilizar términos y 

referencias musicales no sólo es visible en ese poema,  sino también en la extensa 

“Sång” (“Canción”) y en el sutil desarrollo contrapuntístico de “Strof och motstrof” 

(“Estrofa y antistrofa”), y lo veremos cada vez con mayor frecuencia en su obra. Como 

contrapartida, algunos de sus textos han sido musicalizados por compositores suecos de 

diversas tendencias. 

Como también ilustran los versos de “Morgon och infart” citados ut supra, este 

método le ofrece a Tranströmer la posibilidad de ensayar muy diversas variables de 

recursos sinestésicos: en este caso, la aparición de la música es un suceso cuya 

exterioridad o interioridad al estado poético del yo es difusa, pero que oficia como un 

salto hacia fuera desde el cual se vuelve hacia el yo corporal, que se presenta en una 

posición que se compara con una imagen extraída del campo de las artes visuales que a 

su vez remite a otra extraída de la imaginería popular.  

                                                 
10  “Días/ como la escritura azteca.” (R.M.) 
11 “Gracias a la elección de sus metáforas, propone un  importante pero también muchas veces dejado de 

lado asunto de su universo poético: la discusión sobre el lenguaje.” (F.T.) 
12  “La música. Y yo estoy atrapado/ en su gobelino, los brazos/ al aire, como una figura/ del arte rural.” 

(R.M.) 



 12 

Es en casos como éste cuando observamos ese tipo de tratamiento de las  

imágenes y series de imágenes concatenadas de diversa índole entre las que no media 

un discursividad ligante explícita, sea ésta narrativa o descriptiva, o que refiera 

unívocamente al sujeto poético. Dice Algulin que “his unique talent for imagery 

represents a culmination, a perfection in the Swedish tradition of lyrical Modernism.” 

(Algulin; 244) La imagen no sólo es un recurso privilegiado para evocar estados 

poéticos, lugares y ambientes, o producir audaces metáforas, o construir un retrato 

hecha de yuxtaposiciones (“Gogol”), sino que se convierte a veces en sentido del texto, 

en un tipo de conclusión abierta a múltiples posibilidades de interpretación (este uso de 

la imagen es común en otros autores de literaturas relativamente excéntricas – 

“modernidades periféricas - poderosamente influenciadas por el imaginismo). A veces, 

como en “Morgon och infart”, por ejemplo, el uso de este tipo de imagen conclusiva del 

poema es privilegio de una primera persona, que de ese modo ordena y hace girar en 

torno a sí misma la serie de a veces  inconexas imágenes que conforman el resto del 

poema. A veces no, como en “Storm” (“Tormenta”), “Ostinato” -en el que la repetición 

de la imagen “skum över stranden” (“espuma sobre la orilla”) le otorga al poema ese 

carácter obstinado que el título presenta a modo de pieza musical-, o en “I den  forsande 

stäven är vila” (“Hay quietud en la proa chorreante”:  

 

Omflutet av rörelse: stillhetens tält. 

Och det hemliga rodret i flyttfågelsflocken. 

Ur vinterdunklet 

stiger ett tremulo 

 

från dolda instrument. Det är som att så 

under sommarens höga linda, med tiotusen 



 13 

insektsvingars 

dån över sitt huvud.13 

 

Este método de yuxtaposición (que ha sido comparado con el montaje 

eisensteiniano) podría desembocar en un tipo de poema típico en el marco del impulso 

moderno, ejemplificado en algunos hallazgos de la Vanguardia y, en especial, de 

Guillaume Apollinaire.  También recuerda algunos de los procedimientos propugnados 

por los poetas imaginistas, como Ezra Pound, Amy Lowell o R. Aldington. El grupo 

imaginista, surgido entre 1908 y 1912, es central para la comprensión de la Modernidad 

literaria, y puede ser útil recordar en este contexto el “Prefacio” de R. Aldington a la 

antología de 1915 Some imagist poets14, en donde, a  modo de manifiesto, se propugna 

por el uso del lenguaje coloquial, la creación de nuevos ritmos, la libertad temática, la 

concentración poética y la importancia de la imagen. Es con relación a este último 

aspecto que 17 Dikter fue visto como una lograda autorreflexión de madurez del 

Modernismo sueco, un movimiento dilatado en tiempo y cuerpo textual que, en el 

campo de la poesía lírica, tendió a liberarse de las estructuras métricas clásicas y optó 

en general por el verso libre y el uso frecuente de imágenes. El modernismo de 

Tranströmer, no incipiente, es moderado y se sirve de estructuras  rítmicas como el pie 

quebrado para potenciar la fuerza expresiva de poemas como “Ostinato”. En el próximo 

capítulo me concentraré en esta lectura del Modernismo en general y de la obra de 

Tranströmer en particular mediante el tratamiento del problema de la forma en su 

poesía.  

  

                                                 
13  “Rodeada de movimiento: carpa de quietud./ Y el secreto timón en la bandada de pájaros 

migratorios./ De la penumbra invernal/ sube un trémolo// de ocultos instrumentos. Es como estar/ bajo el 

alto tilo del verano, con el fragor/ de diez mil alas/ de insectos sobre la cabeza.” (R.M.) 
14 Some imagist poets. An Anthology. Boston/New York, Houghton Mifflin Co., The Riverside Press, 

Cambridge, 1915. 



 14 

II 

La poetizado y su forma en la poesía de Tomas Tranströmer 

 

El término “forma” en poesía es equívoco, ya que diferentes épocas y escuelas, 

creadores y teóricos, lo tratan de maneras diversas a veces contradictorias, y “suele 

distinguirse en estética entre la forma y el contenido”15, lo cual aumenta la confusión, 

dado que tanto aquellos que niegan como los que afirman tal distinción utilizan las 

mismas nociones para describir los fenómenos estudiados. “Forma” puede ser usado en 

un sentido muy amplio, como hace Amado Alonso16 cuando escribe: “el ideal clásico 

de la forma consiste en anular todo conflicto entre las leyes heterogéneas que 

concurren en el poema” y trata como elementos concurrentes en su análisis 

“sentimiento”, “realidad objetiva” e “intuición poética de sentido”. Aunque sus 

conclusiones sobre “el ideal de forma clásico” sean atendibles, su método ejemplifica 

un uso ambiguo y extensivo de la palabra “forma” que está muy lejos de este análisis. 

 En este trabajo intentaré mantenerme, al menos en este esbozo de definición del 

término y del campo de estudio en que será aplicado, en los límites de una disciplina, la 

métrica comparada, para la cual la forma como concepto no presenta tantos problemas. 

Entiendo por “forma” la organización de los elementos rítmicos, estróficos y rímicos 

del poema de acuerdo a reglas cuyo origen puede encontrarse en la natural 

predisposición prosódica del idioma, en la tradición idiomática o nacional, o en la 

asimilación o el intento de asimilación de tradiciones foráneas a ese idioma o 

nación. El soneto es una forma; también el romance, y el haiku, y también el poema en 

verso libre, “el tipo de verso en el cual el número de elementos que producen el impulso 

                                                 
15 Ferrater Mora, José, “Forma”, en Diccionario de filosofía de bolsillo, Alianza Editorial, 1983. 
16 Alonso, Amado, Materia y forma en poesía, Madrid, Gredos, 1960. 



 15 

métrico y obedecen a norma está reducido al mínimum.” (Belic, 553) No existe 

ausencia de forma en poesía.  

El Modernismo literario establece con las formas, en este sentido, una relación 

ambigua. Por un lado, se desarrolla siguiendo el impulso whitmaniano hacia el verso 

libre, pero no deja de prestar atención a las tradiciones nacionales, especialmente en lo 

que concierne a la recuperación de formas caídas en desuso, ni tampoco a la asimilación 

de exotismos. Ejemplar en este último caso es la obra de Ezra Pound, central para la 

comprensión de la asimilación por parte de la poesía occidental de tradiciones poéticas 

orientales (de China y Japón) en la primera mitad del siglo XX. Para volver a Suecia, 

cito a Algulin de nuevo:  

 

In the area of lyric poetry, the modernist efforts were 

expressed above all in an abundant use of the free verse 

form without rhyme and meter, and in a freer and more 

advanced use of imagery. Images became the poet’s most 

important material…. (Algulin; 215) 

 

Ya hemos dicho que el modernismo ”moderado” de Tranströmer en lo formal  

suele apropiarse de tradiciones formales clásicas del verso sueco, lo que es visible en la 

disposición estrófica y la regularidad rítmica de algunos de sus textos, especialmente los 

que conforman su primer poemario. Más tarde se ocupará de tradiciones formales 

específicamente modernas como el poema en prosa; “Namnet” (“El nombre”), que abre 

el poemario de 1970 Mörkerseende (Ver en la oscuridad) parece ser el primer ejemplo, 

aunque los párrafos se parecen a versículos, pero en ese libro también están “Upprätt” 

(“Erguidos”) y “Bokskåpet” (“Biblioteca”), que son inequívocamente poemas en prosa, 

como el tercero de los “Preludier” (“Preludios”). 



 16 

Es posible pensar que la obra de Tranströmer se desarrolla con una tendencia 

general al verso libre, una lectura propiciada por la cada vez menor cantidad de textos 

que se atienen a estructuras clásicas y por la aparición, en 1974, del poema largo 

Östersjöar (Bálticos), “Tranströmers mest genomförda försök att arbeta med ett 

bredare föredrag, kännetecknat inte bara av ett större omfâng utan ocksâ av en mer fritt 

rytmiserande vers och en mindre strängt förtätad diktion.”17 (Espmark 225). 

Sin embargo, creo que esa tendencia está acompañada por otra, igualmente 

poderosa, que es el progresivo surgimiento de estructuras formales sui generis que 

preludian la importante aparición, en su obra tardía, del haiku como forma 

predominante.  

Pero la importancia de este desarrollo, que analizaré con más detalle en el 

siguiente capítulo, trasciende lo meramente formal, porque también creo que existe una 

coherencia y una reciprocidad entre las elecciones formales de Tranströmer y los 

“temas” a los cuales se aboca y el tratamiento de los mismos en su obra. Pero “tema”, 

como “contenido”, no es la palabra adecuada: distinguir entre “forma” y “tema”, o 

“contenido” con demasiada facilidad nos llevaría fácilmente a error, porque de lo que se 

trata, precisamente, es de la unidad irreconciliable de ambos, y en el hallazgo de una 

“forma” que “performa” esa unidad es que está el valor ejemplar de ese “desarrollo” de 

la poesía de Tranströmer. Para decirlo de un modo aún tentativo, algunos “temas” de la 

poesía de Tranströmer están, desde el principio, predispuestos a tomar determinada 

forma, y el uso privilegiado del haiku en su obra de madurez responde a una suerte de 

necesidad formal: se escribe en ausencia de esa forma (no en ausencia de forma) para 

llegar a ella, por caminos secretos que en el hallazgo se hacen evidentes.  

                                                 
17 "El intento más logrado de Tranströmer de trabajar con un discurso más amplio, caracterizado no 

solamente por un verso más extenso, sino también libremente ritmado, y una dicción densa, menos 

severa." (F.T.) 



 17 

Lo importante, en todo caso, será evitar la dicotomía que el párrafo anterior ha 

mantenido a manera de introducción al problema. Para ello, me serviré de un concepto o 

constelación conceptual que Walter Benjamin introdujo en un ensayo dedicado a la 

poesía de Friedrich Hölderlin: “lo poetizado”.  

En ese texto, Benjamin comienza distinguiendo entre dos concepciones de 

“contenido”, que son dos términos alemanes: Gehalt es el “contenido o bagaje 

significativo que desborda la forma de su recipiente” e Inhalt es el “contenido material 

o argumental” (Benjamin, 91). El término que más conmúnmente se asocia con 

“contenido” o “tema” es éste último, mientras que Gehalt es la “forma interior”. Estas 

observaciones preliminares están dirigidas a hacer una distinción entre la “experiencia” 

(vital del poeta) a la que podría subordinarse el poema (como si se tratara de la anécdota 

que el poema convierte en poesía) y ese “contenido” (más difícilmente asible) que no 

necesariamente está explícito en el poema, sino que lo trasciende (“desborda”) y hace 

universal la experiencia del poeta: su significación. 

 

Es preciso analizar la tarea poética como prerrequisito de 

la evaluación del poema. Tal evaluación no podrá regirse 

por la manera en que el creador realizó su tarea, sino que 

estará mas bien determinada por su rigor y alcance. Tal 

es así que la tarea se deriva del poema mismo, y debe, 

asimismo, entenderse como prerrequisito de la creación, 

como estructura espiritual y concreta del mundo al que la 

poesía sirve de testimonio. Y aquí habrá que comprender 

dicha tarea, dicho prerrequisito, como razón última 

accesible al análisis. Se prescindirá de los antecedentes 

de la creación lírica, de la persona o de la concepción del 



 18 

mundo del creador. Sólo se tratará la esfera especial y 

singular que alberga a la tarea y es prerrequisito del 

poema. Y dicha esfera es, a la vez, producto y objeto de 

la investigación. De por sí deja de ser comparable al 

poema mismo. Es, en realidad, lo único constatable de la 

investigación. Esta esfera, que adopta una figura 

particular para cada composición poética, debe señalarse 

como lo poetizado. En ella puede circunscribirse el 

ámbito específico que contiene la verdad de la 

composición. Esta “verdad”, tan insistentemente 

reivindicada en sus obras por los artistas más rigurosos, 

debe entenderse como la objetividad de su creación, 

como la culminación de la antedicha tarea artística. 

“Toda obra de arte tiene un ideal a priori, una intrínseca 

necesidad de estar presente” (Novalis) Lo poetizado es, 

en su forma general, la unidad sintética del orden 

espiritual y concreto. Esta unidad cobra su figura 

particular en tanto forma interior de la creación 

particular.  (Benjamin, 91s) 

 

A pesar de su relativa y acostumbrada oscuridad, Benjamin está en este texto 

muy cerca de un método: su análisis apunta directamente a qué es efectivamente lo que 

el poeta convierte en poema, no en tanto experiencia de la vida, ni en tanto 

materialidad-poema, sino en tanto bagaje de significaciones (y “tema” y “forma” se 

incluyen entre ellas) que oficia de “puente” entre ambos: lo poetizado. 

 



 19 

“Lo poetizado se muestra, entonces, como transición que 

va de la unidad funcional de la vida a la del poema. En 

ella la vida se determina mediante el poema, así como la 

tarea por su solución. El fundamento no radica en la 

disposición vital del artista, sino en un contexto vital 

determinado por el arte. Las categorías que hacen a esta 

esfera (…) no están prefabricadas. Quizá la mejor 

aproximación a ellas esté en los conceptos de mito. Los 

logros más pobres del arte se refieren precisamente al 

sentimiento inmediato de la vida, en tanto los más 

espectaculares, desde el punto de vista de su veracidad, 

tienen que ver con una esfera emparentada con el mito: 

lo poetizado (…) que posibilita la apreciación de la 

poesía, en términos de asociatividad y grandeza de sus 

elementos.” (…) La vida es el más remoto fundamento 

de lo poetizado. (…) La poetización pura dejaría de ser 

un concepto límite: sería vida o poema.” (Benjamin, 93) 

 

Lo “poetizado”, pues, sería un “concepto límite”, “en contraposición al 

concepto de poesía”: una “categoría de investigación estética del esquema material-

forma, que garantiza la unidad fundamental de forma y material en sí mismo” 

(Benjamin, 92)18. Es a lo “poetizado” en la obra de Tranströmer a lo que me refiero 

                                                 
18 Podría ejemplificar el uso de estas categorías en un análisis, no del todo ajeno al desarrollo de 

este trabajo, de un poema de Dante Gabreil Rossetti (“The Woodspurge”) que dice: “The wind flapped 

loose, the wind was still,/ Shaken out dead from tree and hill;/ I had walked on the wind’s will –/ I sat 

now, for the wind was still.//Between my knees my forehead was –/ My lips, drawn in, said not Alas!/ My 

hair was over in the grass,/ My naked ears heard the day pass.// My eyes, wide open, had the run/ Of 

some ten weeds to fix upon;/ Among those few, out of the sun,/ The woodspurge flowered, three cups in 

one./ From perfect grief there need not be/ Wisdow or even memory:/ One thing then learned remains to 

me,/ The woodspurge has a cup of three.”  



 20 

cuando digo que su búsqueda formal desemboca naturalmente en el haiku, y que en el 

haiku de Tranströmer se “performa” esa unidad fundamental de forma y material, esa 

“estructura espiritual y concreta del mundo al que la poesía sirve de testimonio”. 

En la obra de Tranströmer, un tipo de sumisión de la experiencia a la naturaleza, 

el paisaje nórdico como fijación, el movimiento, el sueño y el despertar, los momentos 

de libertad, el viaje, son en su obra excusas, o mejor, exclusas, de epifanías y 

revelaciones; lo “poetizado” en su obra es la unidad de esos materiales (temas) que 

rebasan la anécdota y la circunstancia con las formas que los acogen. Eso es visible ya 

en su primer libro, en un poema como “Ostinato”:  

 

  Under vråkens kretsande punkt av stillhet 

rullar havet dånande fram i ljuset, 

tuggar blint sitt betsel av tång och frustrar 

  skum över stranden. 

 

Jorden höljs av mörker som flädermössen 

pejlar. Vråken stannar och blir en stjärna. 

Havet rullar dånande fram och frustar 

                                                                                                                                               
Este poema, escrito en una época en que la asimilación de la poesía oriental aún era algo lejano, 

al menos en Inglaterra, tiene sin embargo con la estética propia del haiku y otras tradiciones poéticas del 

Japón, algunas similitudes instructivas. Esencialmente, la relación que se establece entre la aparición de la 

flor y el estado poético que se intenta describir: podemos imaginarnos fácilmente un brevísimo poema 

japonés que materializa, como es rigor con una imagen que da a entender la época del año que el poema 

menta (“the woodspurge”), una unidad fugaz, repentina (una “revelación”) entre un estado anímico y una 

sucesión de fenómenos naturales. Desde un pensamiento más racionalista, un grupo de antólogos 

(R.B.Inglis, C.E.Larsen y D.A.Stauffer, en Adventures in English Literature, NY/Chicago, Harcourt, 

Brace & Co, 1952) ha escrito sobre el poema de Rossetti: “Is a strange psychological fact that in a 

moment of intense despair some trivial impression may be made on the memory that becomes forever 

bound up with that experience”. Lo “poetizado” que en este poema garantiza la unidad de forma y 

material y su veracidad está extroardinariamente debilitado por el anecdotismo (el “sentimiento inmediato 

de la vida”) y la necesidad del poeta de explicitar, en la estrofa final, el sentido unívoco de la revelación, 

que mina la posibilidad de apreciar su poesía “en términos de asociatividad y grandeza de sus 

elementos”. La escasa significación del poema, por decirlo de otro modo, no está en su tema ni en su 

forma, sino en su énfasis en la anécdota, no contrapesado por una universalidad del símbolo que podría 

producir esa “unidad sintética del orden espiritual y concreto”: la forma, tanto como el tema, son 

excedentes de una experiencia vital, y su verdad no es convincente. El poema es trivial. Algo similar 

ocurre en el poema de Tranströmer “Övergångstället”, de Sanningsbarriären (1978). 



 21 

  skum över stranden.19 

En este texto, la figura del poeta desaparece bajo una capa de constataciones de 

un fenómeno natural, observaciones, que se acumulan y lo reconvierten mediante la 

aparición de imágenes ajenas al suceso inicial (“la tierra se cubre de oscuridad”, “los 

murciélagos indagan”). De ese modo, el poema adquiere un carácter cósmico y su 

significación ocurre muy cerca de “la esfera del mito”, gracias a la circularidad que el 

poema enseña de los fenómenos y de la naturaleza, y su fuerza alegórica. “No podemos 

preguntar cuáles son los medios con los que “trabaja” la significación, con los que se 

opera en esta labor de hacer de alguna cosa algo significativo. Si los enumero, no lo 

hago con ánimo de ser exhaustivo. Pero hay algunos que se pueden aducir en nombre 

de todos, incluso de los menos difundidos y exitosos: la simultaneidad, la identidad 

latente, la argumentación circular, el retorno de lo mismo, la reciprocidad entre la 

resistencia y la elevación existencial, el aislamiento de ese grado de realidad hasta la 

exclusión de cualquier otra realidad que compita con ella.” (Blumenberg; 80). La 

repetición, el ostinato “espuma en las orillas” es un formulario de esta lectura: un lugar 

donde forma y contenido performan su unidad fundamental. 

En el desarrollo de su poetizar, Tranströmer alcanzará la más alta unidad 

fundamental de forma y material en algunos de sus últimos haikus, en los que todos los 

temas de su obra comparecen y se hacen, a la vez, intercambiables (como elementos 

materiales, no en tanto significados), por su subordinación absoluta a lo “poetizado” y 

su significación. La experiencia de la revelación de una significación trascendental de 

un paisaje, un suceso ínfimo, una detención del movimiento, es lo poetizado en 

Tranströmer; como veremos, es precisamente esa experiencia la que preconiza la 

                                                 
19  “Bajo el punto circular de calma del busardo/ surge el mar retumbando hacia la luz,/ muerde ciego su 

freno de algas y resopla/ espuma en las orillas.// La tierra se cubre de oscuridad, en la cual los 

murciélagos/ indagan. El busardo se detiene y se vuelve estrella./ El mar surge retumbando y resopla/ 

espuma en las orillas.” (R.M.) 



 22 

centenaria tradición del haiku japonés, y el esfuerzo de Tranströmer en elaborar esta 

forma ha de contarse entre las más felices asimilaciones de esa tradición por parte de un 

poeta occidental.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 23 

III 

El viaje hacia el haiku 

 

 

La palabra japonesa haiku “denomina un breve poema formado por diecisiete sílabas, 

distribuidas en tres versos (5-7-5 sílabas) que constituye una forma de expresión 

popular y característica de la literatura japonesa” (Estébanez Calderón; 490). Es un 

término relativamente moderno, que se fija en el siglo XIX (en la época del poeta Shiki 

Masoaka, 1867-1902) y es producto del cruce de otros dos términos, hokku y haikai. 

“Hablando estrictamente, haikai era el nombre genérico dado al tipo irregular de 

poesía que representan Basho (1644-1694) y su escuela; hokku era el nombre de la 

estrofa inicial de una serie de estrofas encadenadas, y haiku (…) el nombre que se le 

dio a la estrofa independiente perteneciente a la escuela haikai. Sin embargo, los tres 

términos se confunden a menudo” (Keene; 54). 

Aunque no éste el lugar de hacer una historia de la conformación del haiku como 

forma independiente, es importante notar que en lo que respecta a su estructura métrica, 

el tratamiento de los temas y sus rasgos expresivos, el haiku está íntimamente ligado a 

varias otras formas poéticas tradicionales en el Japón, como el katauta, el tanka y el 

renga. Y que comparte con éstas una serie de características, entre las cuales ha de 

notarse especialmente su “dimensión silábica” (Estébanez Calderón; 490). El idioma 

japonés se escribe con caracteres que representan sílabas, y el hecho de que la pauta de 

versificación 5-7-5 sílabas en sucesión haya tenido una historia tan larga y se mantenga 

hasta la actualidad ha hecho pensar a algunos estudiosos occidentales que de trata de 

una forma “profundamente arraigada en el sentido rítmico de la lengua japonesa.” 

(Rodríguez-Izquierdo, 34). 



 24 

“En cuanto a su sentido y sus temas”, escribe Estébanez Calderón, esta 

composición está relacionada “con la tradición cultural y religiosa representada por el 

Taoísmo, Budismo y Confucionismo Zen”: El haiku 

 

recibe del Taoísmo la exigencia de espontaneidad, el 

tono de ingenuidad y la búsqueda de conocimiento 

de la realidad no por vías de raciocinio abstracto o 

erudición, sino por connaturalidad: la mente debe 

funcionar libremente y sin la mediación de la 

autoconciencia del yo. Del Confucionismo le viene 

al haiku una consolidación de ese principio de la 

conanturalidad: con espontaneidad y con la mente 

vacía e incondicionada, el corazón ha de 

compenetrarse con la naturaleza (en el haiku el 

poeta trata de identificarse con el universo y muestra 

una profunda simpatía por todos los seres: animados 

e inanimados); sólo de esta forma es posible 

adentrarse en el sentido profundo de las cosas y 

desvelar el misterio de la naturaleza. Es en la vida 

ordinaria donde está el camino de encuentro con las 

cosas. La poesía (Confucio amaba la música y la 

poesía, que, a su juicio, debería ser breve, sobria, 

contenida y sin extravagancias) ha de utilizar un 

lenguaje sencillo para describir lo bello y lo 

sublime, que se encuentra, precisamente, en lo 



 25 

ordinario de la vida. Desde el punto de vista ético, el 

hombre debe buscar la perfección y la serenidad de 

espíritu, valores resaltados por el haiku. Finalmente 

del Zen (una corriente espiritual del Budismo) 

recoge esta modalidad poética la concepción del 

mundo como un universo pleno de misterio y la idea 

de que en todas las cosas hay un principio divino, 

cuya trascendencia puede intuir el poeta en una cato 

de iluminación inmediata. Otros aspectos heredados 

del Zen son la predilección por el símbolo, la fusión 

o confusión de sujeto y objeto y, en la forma de 

vida, la valoración de la pobreza conscientemente 

aceptada. (Estébanez Calderón; 490s) 

 

Los aspectos que este autor enumera distinguiéndolos de acuerdo a la influencia 

ejercida por diferentes escuelas religiosas y de pensamiento son los aspectos que más 

han dado que decir a diferentes autores no japoneses, puesto que conforman el sentido 

profundo de la práctica del haiku, su definición no formal, sino espiritual, cuya 

traducción en Occidente tiene a su vez una larga historia paralela de búsquedas de 

contacto entre algunas de esas escuelas de pensamiento niponas y filosofías y autores 

occidentales. Así, por ejemplo, encontramos elementos de relación entre la filosofía del 

último Heidegger y la filosofía implícita en el haiku: “El haiku es una poesía que se 

vuelca claramente hacia las cosas en busca de su esencia intemporal y en última 

instancia se pretende buscar tras ellas lo sagrado que esconde. Como vemos remite a 



 26 

dos instancias: a lo que está ahí y se puede ver (lo palpable) y lo que está ahí pero 

escapa a nuestros sentidos (lo invisible).” (Monje; 38) 

El mismo Estébanez Calderón hace un breve registro de algunos acercamientos a 

este tema, que tomaremos en cuenta antes de adentrarnos en algunos aspectos formales 

y lingüísticos que también tienen un gran interés para nuestro estudio: 

 

Se ha definido el haiku como una “especie de satori 

o iluminación por la que penetramos en la vida de 

las cosas. Captamos el significado enexpresable de 

alguna cosa o hecho totalmente ordinario y que 

hasta ahora nos había pasado por completo 

desapercibido. El haiku es la aprensión de alguna 

cosa por una “realización” de nuestra propia 

unidad original y esencial con la cosa misma.” 

(R.H. Blyth, 1968). En el haiku se produce una 

visión instantánea e intuitiva de la realidad: 

sobreviene una imagen profundamente sentida en un 

momento de iluminación, en la que se refleja, como 

en un espejo, la íntima realidad de las cosas. En 

definitiva, lo que el haiku trata de hacer es 

“eternizar sensaciones concretas convirtiéndolas en 

símbolos vivientes de otras tantas visiones del 

mundo” (Rodríguez-Izquierdo). El haiku es, en 

opinión de un gran conocedor de esta forma poética, 

un “vehículo para dar una imagen claramente 



 27 

percibida tal como aparece en el momento de la 

captación estética, con su intuición y significado, 

con su poder de apoderarse de nuestra propia 

autoconciencia y anularla” (K. Yasuda, 1963). Se 

trataría de una especie de éxtasis estético, similar al 

Nirvana del Budismo, donde surge la iluminación. 

Cuando esa experiencia logra fundirse en una forma 

expresiva adecuada es cuando se realiza el haiku 

capaz de provocar en la mente del lector la 

verdadera imagen de la naturaleza. (Estébanez 

Calderón; 491) 

 

Un concepto similar expresa Keene cuando afirma. “Si la “percepción de la 

verdad” es realmente el tema del poema, en él podemos reconocer la filosofía del 

budismo Zen, que enseñó entre otras cosas que la iluminación ha de alcanzarse por 

medio de un relámpago súbito de intuición.” (Keene; 56) 

En lo que respecta a la lengua poética del haiku, ésta “está condicionada por 

esa concepción animista y panteísta de la naturaleza que mantiene el poeta, así como 

por la no intromisión discursiva de su conciencia en la expresión de la desnuda 

sensación o percepción intuitiva de la realidad. Ello explica el predominio del 

sintagma nominal en los tres escuetos versos del haiku y la escasez de verbos, 

generalmente en forma impersonal y sin flexiones temporales, y la ausencia de nexos”. 

(Estébanez Calderón; 491s).  Estas características pueden observarse en los dos 

ejemplos siguientes, provistos por el estudioso del haiku F: Rodríguez Izquierdo. El 

primero es un poema de Onitsura (1660-1738) que en transliteración se lee: 



 28 

 

KARE KIKU YA 

MUKASHI JUUSCHICHI 

TAMUKE GUSA 

 

y cuya traducción literal reza: 

 

SECO CRINSATEMO 

ANTIGUAMENTE DIECISIETE 

OFRECIMIENTO PLANTEA 

 

La versión que ofrece Rodríguez Izquierdo (ESTÉBANEZ CALDERÓN; 492) es la 

siguiente:  

 

Secos crisantemos 

Diecisiete antaño 

Mi entrega floral  

 

El segundo ejemplo pertenece a uno de los más famosos autores de haikus, 

Matsuo Bashoo (1644-1694):  

 

FURIKE YA 

KAWAZU TOBIKOMU 

MIZU NO OTO 

 



 29 

VIEJO ESTANQUE 

RANA ZAMBULLIRSE 

AGUA (=posesor) RUIDO 

 

Un viejo estanque 

El zambullirse una rana 

Ruido del agua 

 

Este haiku de Bashoo, uno de los más famosos, es utilizado por Keene para agregar que 

“el haiku, a pesar de su extremada brevedad, debe contener dos elementos separados 

comúnmente por lo que los japoneses denominan una “palabra cortante” (kireji). Uno 

de esos elementos pueden ser las circunstancias generales – el final del otoño, la 

quietud de los jardines de los templos, el mar que se oscurece- y el otro, la percepción 

momentánea” (KEENE; 57). En el caso del poema de Bashoo, el viejo estanque es el 

elemento intemporal, y el sonido del zambullirse de la rana esa “percepción 

momentánea” que el poeta recibe y expresa en el haiku. Bastaría agregar que la 

extremadamente codificada tradición de esta forma poética preconiza la presencia 

obligatoria en el poema de una palabra que remita a la estación del año en que ocurre la 

iluminación cuyo “monumento” es el haiku. Esa palabra puede remitir a un fenómeno 

natural como la caída de las hojas o la migración de los pájaros, a un color 

predominante en la estación, a una especie animal o vegetal que florece en ese 

momento, etc.  

La primera  recepción del haiku en Occidente ocurre a finales del siglo XIX y 

comienzos del XX, cuando se realizan las primeras traducciones al inglés (E. Santow, 

M. M. Mitford, B. H. Chamberlain) y al francés (P.L. Chouchould). Estos traductores 



 30 

relacionaron esta forma poética oriental con el epigrama occidental. Pero es con el 

Imaginismo (y especialmente en la obra del poeta inglés F. S. Flint) cuando el haiku 

comienza a demostrar una influencia propia y específica que redunda en la asimilación 

de todas las características cosustanciales a la tradición de esta forma poética que hemos 

reseñado hasta ahora.  

Ya hemos notado la importancia del Imaginismo a la hora de evaluar el 

modernismo sueco del que Tranströmer es conspicuo representante. Ahora nos toca 

acercarnos a la progresiva asimilación de la forma poética del haiku por parte de 

Tranströmer. Para eso, tendremos en cuenta cuatro aspectos: las referencias explícitas a 

la literatura japonesa en su obra, el epigramatismo o brevedad en la obra de 

Tranströmer y sus formas en diferentes etapas de su poética, las similitudes entre lo 

poetizado por Tranströmer y lo que propugna poetizar la centenaria traducción del 

haiku, y la aparición y elaboración de haikus propiamente dichos en su obra.  

 

Referencias explícitas a la literatura japonesa en la obra de Tranströmer sólo hay 

una, pero es significativa. Aparece en el poemario de 1966 Klanger och spår (Tañidos 

y huellas), en un poema titulado “Hommages” que, tal como indica su título, rinde 

homenaje a algunos de los autores que influenciaron decisivamente en Tranströmer. La 

penúltima estrofa dice:  

 

Shiki, Björling och Ungaretti 

med livets kritor på dödens tavla. 

Dikten som är fullkomligt möjlig.20 

 

                                                 
20 “Shiki, Björling y Ungaretti/ la con la tiza de la vida en la pizarra de la muerte./ El poema que es 

totalmente posible.” (R.M.) 



 31 

El poema es relativamente temprano, y demuestra que Tranströmer conoce y ha 

asimilado la poesía japonesa. Es curioso también que Shiki aparezca aquí junto con 

Ungaretti y Björling, europeos y mas o menos contemporáneos del autor. Pero la 

estructura del poema agrega aún otra pista, ya que la aparición de los nombres de los 

autores homenajeados (Eluard, Dickens, Arquíloco, Simenon) sucede luego de una serie 

de versos que refieren una situación, cuentan una historia: Eluard, por ejemplo, aparece 

tocando “algún botón” que abre “el muro antipoético”; Dickens es leído en verano y es 

invocado en el peligro, Arquíloco es un grito “sin respuesta” que sucede luego de una 

estrofa en la que se escarba entre las ruinas; Simenon es un compañero de habitación. 

Pero antes de la aparición de Shiki, lo que sucede es que “det öppna fönstret har 

stannat/ framför trädtopparna här/ och aftonhimlens avskedsbrev”21. Una inversión de 

lo cotidiano (es la ventana la que se detiene ante el paisaje, no al contrario) que sucede 

en el lenguaje (el lenguaje poético que transfigura el coloquial o común) pero que 

también es una revelación, satori del cual (como no ocurre tantas veces en sus poemas 

tempranos) Tranströmer no extrae ninguna conclusión. Sólo el recuerdo de un mentor, 

Shiki ( y los otros dos, Björling y Ungaretti). En el momento de recordar a estos tres 

autores, uno de ellos un famoso autor clásico de haikus, el poema refiere a  un tipo de 

experiencia cercana  a la que poetizan el mismo Shiki y tantos otros autores japoneses 

de la escuela del haiku. 

Los poemas largos de Tranströmer son infrecuentes, pero no se trata aquí de 

andar contando el número de versos de cada texto para entresacar alguna clasificación, 

sino de prestar atención a aquellos textos cuya autosuficiencia se determina por una 

evidente y manifiesta brevedad, que además (esto es importante) también determina el 

título de la pieza. Algunos títulos de estos poemas que analizaremos son genéricos y se 

                                                 
21 “La ventana abierta se ha detenido/ aquí, delante de las copas de los árboles/ y la carta de despedida 

de cielo de atardecer.” (F.T.) 



 32 

repiten a lo largo de la trayectoria de  Tranströmer: han sido tomados de la tradición de 

la poesía breve occidental (“epigrama”) o de otros campos del conocimiento, la cultura 

y la escritura (“fórmulas”, “postales”22).   

Característicos de esta tendencia son los poemas que en los primeros libros de 

Tranströmer tienen como tema el viaje, tópico privilegiado de un tipo de texto que 

desarrolla una narración fragmentada, poblada de imágenes fugaces y revelaciones. Ya 

en un texto del temprano Hemligheter på vägen (Secretos en el Camino) aparece un 

poema titulado “Resans formler” (“Fórmulas del viaje”) que es un excelente ejemplo de 

esta línea de trabajo, y puede ser considerado una sucesión de proto-haikus (pero son 

“fórmulas”). Las cinco secciones del texto son bien diversas en estructura estrófica, 

aunque ostentan una métrica similar: la primera consta de una sola estrofa de cinco 

versos, la quinta de tres estrofas de dos, la tercera de dos estrofa de dos versos, igual que 

la segunda: 

 

  Det kommer fyra oxar under himlen. 

  Ingenting stolt hos dem. Och dammet tätt 

som ylle. Insekternas pennor raspar. 

 

Ett vimlande av hästar, magra som 

på grå allegorier över pesten. 

Ingenting milt hos dem. Och solen yr.23 

 

                                                 
22 “Postales negras” (“Svarta vykort”) es un poema del poemario de 1983 Det vilda torget (La plaza 

salvaje), y se compone de dos secciones, cada una de ellas una estrofa de cuatro versos, el último de los 

cuales, de pie quebrado, remite a la composición “Ostinato”, estudiada ut supra. 
23 “Vienen cuatro bueyes bajo el cielo./ Nada está orgulloso de ellos. Y el polvo apretado / como lana. 

Los lápices de los insectos raspan.” // Un tumulto de caballos, flacos como / en grises alegorías de la 

peste / Nada es indulgente con ellos. Y el sol se arremolina.” (F.T.) 



 33 

Las dos estrofas de esta sección ostentan una elevada autonomía, y lo poetizado 

(especialmente en la primera estrofa) puede parangonarse fácilmente con las búsquedas 

poéticas de los maestros del haiku: la observación del detalle, el realismo exacerbado, la 

sucesión de imágenes que se ordenan a modo de resumen de un fugaz estado poético 

que adquiere, por su capacidad de síntesis y la convencionalidad de los símbolos 

utilizados, espesor alegórico.  

La cuarta sección del poema consiste en una sola estrofa de tres versos, y su 

parecido con un haiku típico es, por tanto, aún más evidente: 

 

  Ett gammalt hus har skjutit sig för pannan. 

Två pojkar sparkar boll i skymningen. 

En svärm av snabba ekon. – Plötsligt stjärnklart.24 

    

 Las “fórmulas” vuelven con bríos en un poema incluido en el poemario de 1989 

För levande och döda (Para vivos y muertos). El poema, titulado “Six vintrar” (“Seis 

inviernos”) se compone de seis estrofas de tres versos cada una: 

 

1 

I det svarta hotellet sover ett barn. 

Och utanför: vinternatten 

där de storögda tärninarna rullar. 

 

2 

En elit av döda förstenades 

                                                 
24 “Una vieja casa se ha disparado en la frente. / Dos niños patean una pelota en el crepúsculo / Una 

bandada de ecos ráidos. De repente, se estrella.” (F.T.) 



 34 

på Katarina kyrkogård 

där vinden skakar i sin rustning från Svalbard. 

 

3  

En krigsvinter då jag låg sjuk 

växte en ofantlig istapp utanför fönstret. 

Grane och harpum, minne utan fórklaring. 

 

4  

Is hänger ned från takets kant. 

Istappar: den upp och nervända gotiken. 

Abstrakt boskap, juver av glas. 

 

5 

På ett sidospår en ton järnvägsvagn. 

Stilla. Heraldisk. 

Med resorna i sin klor. 

 

6 

Ikväll snödis, månsken. Månskensmaneten skälv 

svävar framfrör oss. Våra leenden 

på väg hemåt. Förhäxad allé.25 

                                                 
25 I  

“En el negro hotel duerme un niño./ Y afuera: la noche invernal/ donde ruedan los dados de ojos 

desorbitados.” (R.M.) 

II 

“Una élite de muertos se petrificó/ en el cementerio de Katarina/ donde el viento vibra en su armadura 

de Svalbård.” (R.M.) 



 35 

Es notable que este texto, breve e intenso, da cuenta de todas las grandes obsesiones de 

Tranströmer, desde la percepción un tanto alucinada del paisaje nórdico en la sexta 

sección hasta la visión desoladora de los trenes y las estaciones, elaborada en tantos 

poemas tempranos, de la sección 5. Los recurrentes cementerios y los hoteles aparecen, 

y las ventanas al exterior que observan los enfermos (frecuentes en textos anteriores). El 

árbol a cuyo crecimiento el poeta asiste (como en “Vädertavla”, un poema de 1958), y 

la conjunción de dos recuerdos que parecen dar sentido a la vida o a una parte de ella 

(sección 3). Y también la historia sueca en la sección 2 y una referencia a la historia del 

arte en la 4 y otra a un sistema codificado de representación como la heráldica en la 5. 

Todos estos tópicos, decantadísimos en la obra de madurez de Trasntrömer, son 

elaborados mediante el trabajo sobre una forma que ostenta evidentes parecidos con el 

haiku, y también de una manera que, a la vez que depurada reelaboración de sus propios 

métodos de composición, evidencia similitudes con lo poetizado que preconiza la 

práctica de los maestros del haiku.   

Tranströmer no llama “haikus” a estos poemas. La primera vez que utiliza este 

término ocurre en su siguiente obra publicada, Sorgengondolen (Góndola fúnebre), de 

1996. Este título, inspirado en una obra de Liszt, está compuesta por un poema 

relativamente largo y una sucesión de breves textos. Las cuatro series de “Haikudikter” 

                                                                                                                                               
III 

“Un invierno bélico en que yo estaba enfermo/ un enorme carámbano creció fuera de la ventana./ Vecino 

y arpón, recuerdo sin explicación.” (R. M.) 

IV 

“Pende hielo del borde del techo./ Carámbanos: el gótico vuelto del revés./ Ganado abstracto, ubres de 

vidrio.” (R.M.) 

V 

“Un vagón vacío en una vía secundaria./ Quieto. Heráldico./ Con los viajes en sus garras.” (R.M:)  

VI 

 “Esta noche: nevada, claro de luna. La misma medusa de la luna/ levita ante nosotros. Nuestras 

sonrisas/ camino de casa. Alameda hechizada:” (R.M.) 



 36 

publicados allí siguen rigurosamente la métrica tradicional de esta forma poética26, y 

también esa tendencia de Tranströmer de componer series de haikus unidos por un 

paisaje o un recorrido está fuertemente anclada en la tradición clásica del haiku, así 

como ancladas en su propia tradición, la de su obra, están las palabras, los paisajes, los 

objetos que comparecen en estos breves poemas. Si los “cables de alta tensión al norte 

de toda música” y el “sol blanco” que aparecen en estas epifanías remiten al paisaje 

nórdico, si hay cercanía de “Dios” con mayúsculas y “castillos medievales”, también 

comparecen la luna y las libélulas, las campanas y las montañas tan frecuentes en la 

poesía japonesa. Estos textos le permite a Tranströmer insertarse en la tradición clásica 

del haiku sin caer en el exotismo: lo poetizado no es anulado por la forma, sino que se 

asimila y es asimilada por ella con éxito. 

 El último libro de Tranströmer, el breve y sumamente elaborado Den stora 

gatan (La calle grande, 2004) está casi exclusivamente compuesto por once series de 

haikus. Es una obra testamentaria, un legado y un resumen de toda una trayectoria 

poética a las puertas de la muerte. Transcribiré a continuación la última de esas series 

(XI), que se desarrolla a modo de estaciones sensoriales en un viaje hacia la costa: 

  

Uppenbarelse. 

Det gamla äppelträdet. 

Havet är nära. 

                                                 

26 “Seine Texte sind geprägt von einer faszinierenden Bilderwelt, Paradoxien, überraschenden 

Wendungen und komplexen Metaphern. Motive wie Tod, Gott, Meer und Schatten sind häufig anzutreffen. 

Alle Haiku von Tomas Tranströmer sind im 5-7-5 Muster in einer klaren Sprache ohne Füllwörter oder 

umständliche Formulierungen geschrieben. Im obigen Haiku entsteht in der Sommerhitze aus dem 

surrenden Geräusch der Fliegen ein eindringliches Bild, in dem Realität und Vorstellung auf 

ungewöhnliche Weise verschmelzen”. (Hanser, en http://www.haiku-

heute.de/Archiv/Tellerrand/body_tellerrand.html) 

 



 37 

 

   Havet är en mur. 

Jag hör måsarna skrikar. 

Det vinkar åt oss. 

 

Guds vind I ryggen. 

Skottet som kommer ljudlöst 

en alltför lång dröm. 

 

Askfärgad tystnad. 

Den blå jätten går forbid. 

Kall bris från havet. 

 

Stor och långsam vind 

Från havets bibliotek. 

Här får jag vila. 

 

Människofåglar. 

Äppelträden blommade. 

Den stora gåtan. 

 

A continuación, una versión castellana realizada para este trabajo: 

 

   Revelación. 

   El añoso manzano. 



 38 

El mar está cerca. 

 

El mar es un muro. 

Oigo las gaviotas chillar. 

Nos hacen señas. 

 

El viento de Dios en la espalda. 

Disparo que viene en silencio. 

Un sueño demasiado largo. 

 

Silencio fresnado. 

El gigante azul se atraviesa. 

Brisa fría del mar. 

 

Un fuerte y lento viento 

de la biblioteca del mar. 

Aquí tengo descanso. 

 

Hombres-pájaro. 

Floreció el manzano. 

El gran enigma. 

 

 En estos textos, el tópico de la muerte como mar, clásico en la poesía occidental, 

es reelaborado utilizando métodos, desvíos y estrategias característicos de la escritura de 

haikus y símbolos altamente convencionales y significativos. El manzano, tal como 



 39 

preconiza la tradición oriental, hace referencia a la época del año en que ocurre la 

experiencia que poetiza el poeta. El muro y la biblioteca, las gaviotas y el viento, la 

presencia de Dios cercana, el mar y sus infinitas variantes que son infinitas 

descripciones e infinitos símbolos, el lugar de descanso, el sueño como un tiempo otro, 

el recurso a la sinestesia (el silencio del color del fresno) son todos ellos recursos y 

temas caros a Tranströmer desde sus comienzos. A su vez, es notable que abandona 

Tranströmer en este texto definitivo aquellos engarces, como los castillos, los 

toponímicos o los objetos industriales excesivamente epocales (que son tratados en 

textos anteriores como objet trouvés o como receptáculos de memoria personal y 

colectiva) que son demasiado característicos: todos los símbolos son universales, todas 

las imágenes son posibles en una infinidad de contextos, tantos como los que de la 

literatura de todas las épocas y naciones extrajo a su vez el poeta su alimento literario.  

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 



 40 

 

 

 

 

Bibliografía 

 

ALGULIN, Ingemar, The history of swedish literature, s.l., The Swedish Institute, 1989. 

BELIC, Oldrich, Verso español y verso europeo, Santafé de Bogotá, Instituto Caro y 

Cuervo, 2000. 

BENJAMIN, Walter, “Dos poemas de Hölderlin”, en Iluminaciones IV. Para una 

crítica de la violencia y otros ensayos, Madrid, Taurus, 1991. 

BLUMENBERG, HANS, Trabajo sobre el mito, Barcelona, Paidós, 2003. 

DOLEZEL, Dubomir, Historia breve de la poética, Madrid, Síntesis, 1991 (1990). 

ESPMARK, Kjell, Resans formler. En studie i Tomas Tranströmers poesi, Estocolmo, 

P. A. Norstedt & Söners Förlag, 1983. 

ESTÉBANEZ CALDERÓN, Demetrio, Diccionario de términos literarios, Madrid, 

Alianza, 2001. 

HANSER, CARL, Tomas Tranströmer: Das große Rätsel. Zweisprachige Ausgabe. 

Deutsch von Hanns Grössel. München - Wien, 2005. En http://www.haiku-

heute.de/Archiv/Tellerrand/body_tellerrand.html 

JAUSS, Hans Robert, Las transformaciones de lo moderno, Madrid, Visor, 1995. 

KEENE, Donald, La literatura japonesa, Mexico, Fondo de Cultura Económica, 1953. 

MATTSSON, Helena, y WALLESTEIN, Sven-Olov, “acceptera! Swedish Modernism 

at the Crossroads”, en Documenta Magazines Nº 1-3, 2007, Reader, Kôln, 2007 



 41 

Documenta und Museum Friedericianum Veranstaltungs de Kassel-Taschen, 2007, pgs. 

72-89. 

MONJE, Adolfo, “El haiku japonés y Heidegger: dos formas de penetrar en lo 

originario”, en A Parte Rei. Revista de filosofía, No 38. 

RODRÍGUEZ IZQUIERDO, F, El haiku japonés, Madrid, Guadarrama, 1972. 

RÖNNERSTRAND, Torsten, “Dagar –som aztekernas skrivtecken!. Om 

språkuppfattningen i Tomas Tranströmer poesi”, en  Horisont, No. 1, 1988. 

TRANSTRÖMER, Tomas, Góndola Fúnebre, Concepción, Ediciones América 

Reunida, s.f. 

TRANSTRÖMER, Tomas, Minnena ser mig, Estocolmo, Bonniers Forlag, 1993. 

TRANSTRÖMER, Tomas, Samlade Dikter, Estocolmo, Bonniers Förlag, 2001. 

TRANSTRÖMER, Tomas, Den stora gatan, Estocolmo, Bonniers Förlag, 2004. 

YAMAGUCHI, Seishi, The essence of modern haiku, 300 poems by Seishi Yamaguchi, 

Georgia, Mangajin, 1993. 

 

 

 

 


